
https://ianubih.ba/drugi-interdisciplinarni-i-interkonfesionalni-simpozij-

vjera-u-boga-spaja-ili-razdvaja/ 

 

 

 

 

 

 

Internacionalna akademija nauka i umjetnosti u Bosni i Hercegovini 

Razred za humanističke nauke i kulturu i Razred za religije IANUBiH  

i 

Centar za mir i suradnju Marija Zvijezda  

Organiziraju 

 

Drugi interdisciplinarni i interkonfesionalni simpozij 

“Vjera u Boga – spaja ili razdvaja?” 

 
The Second Interdisciplinary and Interconfessional Symposium  

"Faith in God - unites or separates?" 

 

22. travnja/aprila 2023. od 10 do 16,30 h Banja Luka, Slatinska 1 (Trapisti) 

Centar za mir i suradnju – Kuća susreta „Marija Zvijezda” 

 

Voditelji: 

Akademik Franjo Komarica 

Akademik Lino Veljak 

 

 

 

https://ianubih.ba/drugi-interdisciplinarni-i-interkonfesionalni-simpozij-vjera-u-boga-spaja-ili-razdvaja/
https://ianubih.ba/drugi-interdisciplinarni-i-interkonfesionalni-simpozij-vjera-u-boga-spaja-ili-razdvaja/


 

 

P R O G R A M 

 

22. aprila/travnja 2023. od 10:00 do 16:30 

Centar za mir i suradnju Marija Zvijezda, Banja Luka 

10:00-10:15 Glazbena uvertira – Cantores Sancti Marci / Zagreb 

10:15-10:30 Otvaranje skupa, pozdravni govori u ime IANUBIH:  

Asim Kurjak, Lino Veljak, Franjo Komarica 

10:30-10:45 Franjo Komarica (Banja Luka) 

Kako religije mogu postati sposobne za  miroljubivo st? 

10:45-11:00 Asim Kurjak (Zagreb) 

Znanost i religija – sinergizam a ne skepticizam 

11:00-11:15 Rusmir Mahmutčehajić (Sarajevo) 

O Bogu i znanstveniku: preispitivanje mogućih filozofskih 

koncepata 

11:15-11:30 Mijo Nikić (Zagreb)  

Krive i prave slike Boga  

11:30-11:45 rasprava o referatima 

11:45-12:15 stanka za osvježenje 

12:15-12:30 Miodrag Živanović (Banja Luka) 

Kako nas Bog oslovljava (o Jaspersu i Levinasu)? 

12:30-12:45 Muris Spahić (Banja Luka) 

Islamski teološki pogledi u interpretaciji Boga 

12:45-13:00 Vladislav Topalović (Ist. Sarajevo) 

Biblijski antiikonizam i savremeno vrednovanje vizuelnog 

13:00-13:15 Sead Alić (Zagreb/Koprivnica) 

Tik tok teologija 

13:15-13:30 rasprava o referatima 

13:30-14:30 Stanka za ručak 

14:30-14:45 Žana Vukosavljević (Banja Luka) 

„Riječ vjere“ u službi mira stanka za ručak 

14:45-15:00 Nada Gosić (Rijeka) 

Trudnoća, rađanje i religija u bioetičkoj edukaciji (koautorica 

Tajana Tomak) 



15:00-15:15 Dževad Zečić (Zenica) 

Neopitagorejsko tajno društvo Ihvan al-Safa iz 10.stoljeća iz 

Basre: Kako beskonačno mnoštvo započinje s Jednim? 

15:15-15:30 Pavo Barišić (Zagreb) 

Renesansni zagovornik vjere koja spaja Juraj Dragišić iz 

Srebrenice: branitelj Bessariona, Mirandole, Savonarole i 

Reuchlina 

15:30-15:45 rasprava o referatima 

15:45-16:30 završna rasprava 

 

Za zainteresirane:   

 

➢ 18:00 Misno slavlje / župna crkva Marija Zvijezda  

 

 Nakon mise – Koncert: Cantores Sancti Marci 

RADUJEMO SE VAŠEM DOLASKU I SUDJELOVANJU!  

  



SAŽECI/SUMMARIES 

 

Franjo Komarica 

Kako religije mogu postati sposobne za miroljubivost? 

 

Ovako formulirana tema izlaganja ima svoje povijesno utemeljenje. 

Put ka miru je dugi proces, koji se ticao – a i danas tiče religija. 

Osobito je monoteističkim religijama - židovstvu, kršćanstvu i islamu – u suprotnosti 

svako služenje idolopoklonstvu i svako glumljenje Boga. 

To onda podrazumijeva da one: 

 prihvaćaju neutralni stav države; 

 zalažu se za temeljna ljudska prava kao put ka miru; 

 respektiraju slobodu vjerskog opredjeljenja; 

 prakticiraju toleranciju kao snagu mira; 

 na djelu pokazuju kako je primjena nasilja nespojiva s njihovom bitnom 

ulogom u ljudskom rodu; 

 nasilnicima iz vlastitih redova odlučno niječu aureolu mučeništva; 

 trajnim odgajanjem svojih članova za mirotvorstvo – i same postaju sposobne 

biti nezaobilazni, dragocjeni čimbenici u izgradnji istinskog, pravednog mira 

među ljudima, narodima i blokovima. 

 

How can religions become capable of peacefulness? 

The theme of the presentation formulated in this way has its historical basis. The road to peace is 

a long process, which concerned - and still concerns religions today. 

It is especially opposed to monotheistic religions - Judaism, Christianity and Islam and all 

serving idolatry or acting as God. 

This then implies that they: 

 they accept the neutral position of the state; 

 advocate for fundamental human rights as a path to peace; 

 respect the freedom of religious belief; 

 practice tolerance as a force for peace; 

 in action, they show that the use of violence is incompatible with their essence role in the 

human race; 

 they resolutely deny the halo of martyrdom to bullies from their own ranks; 



 by permanently educating its members for peace-making - they themselves become capable to 

be indispensable, precious factors in building a true, just peace between people, nations and 

blocs. 

 

Asim Kurjak 

Znanost i religija – sinergizam a ne skepticizam 

U svijetu i u nas posljednjih godina uočljiv je sve veći interes o odnosu znanosti i religije. U 

povijesti te dvije manje-više autonomne intelektualne aktivnosti često su pokušavale dominirati 

jedna nad drugom, ili su ignorirale jedna drugu. Tek u novije doba većina znanstvenika i mnogi 

teolozi prihvaćaju stajalište da su znanstvene i religiozne „istine“ komplementarne i time samo 

metodološki neovisne.  

 

Science and religion – synergism, not scepticism 

In recent years, in the world and in our country, there has been an increasing interest in the 

relationship between science and religion. In history, these two more or less autonomous 

intellectual activities have often tried to dominate each other, or have ignored each other. Only in 

recent times have most scientists and many theologians accepted the point of view that scientific 

and religious "truths" are complementary and thus only methodologically independent. 

 

Rusmir Mahmutčehajić 

O Bogu i znanstveniku: preispitivanje mogućih filozofskih koncepata 

Znanje je odnos čovjeka koji zna s onim što zna. To što čovjek zna i može znati promjenjivo je, 

ali uvijek s granicom prema neznanome. Kako god ta granica bila pomjerana, neznano ostaje. 

Sve znano izvedivo je iz neznanog. Budući da u području znanog postoje poredak i zakoni, 

područje neznanog, vazda i svugdje više, objavljuje sebe u znanome kao svojoj uvjetnoj slici. O 

poretku neznanog, s kojim čovjeka povezuje vjerovanje te ga tako čini i znajućim i vjerujućim, u 

ljudskome jeziku može govoriti Apsolutni Koji obuhvata sve uvjetno, a sam ničim nije 

obuhvaćen. Iz tog slijedi da jezik ima različite razine, od mjerivog svijeta do i preko onog što ga 

nadilazi. Kad znanstvenik, u modernom značenju tog pojma, prihvati da je njegovo područje 

usporedivi i mjerivi svijet, neznano i nemjerivo može biti ili zanemareno ili porečeno, što je 

uvijek ideologijsko konstruiranje dviju zbilja – prve s neznanim Apsolutnim, ali svom 

uvjetnošću obznanjenim, i druge bez Njega. U tim mogućnostima filozofija i teologija primaju 

različita značenja, od potčinjavanja jednoj od dviju zbilja ili njihovog potčinjavanja premisi s 

Bogom ili bez Njega. U ovom radu raspravljane su mogućnosti obiju kognitivnih zbilja. 

 

On God and the Scientist: Investigating Philosophical Conceptual Possibilities 



Knowledge is what relates human beings as knowing beings to what they know. What an 

individual knows or can know is constantly changing but nonetheless bounded by the unknown. 

The boundary shifts, but the unknown remains. The known can be derived in its entirety from the 

unknown. Insofar as order and laws exist in the realm of the known, the realm of the unknown, 

which is higher, always and everywhere, reveals itself in the known, as though in its own 

contingent image. The Absolute, Who comprehends the contingent but Whom nothing 

comprehends, offers the only expression in human language of that order in the unknown with 

which we are connected by belief and through which we become both knowing and believing. It 

follows that language therefore involves levels, from the quantifiable world to and beyond what 

transcends it. When the scientist, in the modern sense, accepts that the realm of science is limited 

to the quantifiable world of measurement and comparison, one result is that the unknown and 

unquantifiable can be ignored and denied. That necessarily entails the ideological construction of 

two realities – one that recognises the Absolute as unknown but manifest in contingency, the 

other that recognises no Absolute at all. Philosophy and theology take on different meanings 

under these different scenarios, involving subordination to one of these two realities or their 

subordination to the premise of being with God or without Him. This paper includes discussion 

of the possibilities opened up by these two cognitive realities.  

 

 

Mijo Nikić 

Krive i prave slike Boga 

Autor polazi od konstatacije da je za plodni vjerski duhovni život, kao i za dobro duševno 

zdravlje, nužno potrebno imati u sebi pravu sliku Boga. Naime,  Vjera svakog čovjeka ovisi o 

slici Boga koju svatko u sebi nosi. Prave slike Boga pomažu osobi da zauzme pravi odnos prema 

Bogu, da u Bogu nađe sigurnost i mir, dok krive slike Boga uzrokuju bježanje od Boga ili 

pobunu protiv njega, a samim time mogu uzrokovati duševne poremećaje. Čovjekov pojam o 

Bogu uvelike ovisi od osobnog iskustva o svom vlastitom zemaljskom ocu.  Autor stoga 

analizira korijene i razvoj religioznosti te donosi deset krivih i deset pravih slika Boga 

pokazujući kako roditelji, a napose otac može utjecati pozitivno i negativno na stvaranje slike 

Boga. Krive ili iskrivljene slike Boga su: nemoćni, nemilosrdni, nezainteresirani (deistički), 

trgovački, magijski, demonizirani, sekularizirani, nepouzdani (ćudljivi), moralizirajući, 

preozbiljni i mrzovoljni bog. Prave ili zdrave slike Boga koje autor spominje i obrađuje su 

sljedeće: svemoćni, milosrdni, zainteresirani, onaj koji prvi bezuvjetno ljubi, slobodni Bog koji 

poštuje čovjekovu slobodu, Bog koji je ljubav sama, transcendentni presveti Bog, vjeran i dobri 

Bog, te Bog koji se voli igrati i šaliti. 

Osoba koja ima zdravu religioznost i koja je u sebi  formirala i usvojila pravu sliku Boga kao 

Onoga koji bezuvjetno ljubi i velikodušno oprašta, bit će uvijek spremna na istinski susret i 

plodni dijalog s osobama drugih religijskih uvjerenja. Naime, prava i autentična vjera uvijek 

spaja ljude, a fanatizam i vjera utemeljena na krivim slikama Boga, uvijek razdvaja ljude, a 

ponekad ih i dovodi do sukoba i ratova.  



False and true images of God 

The author starts from the statement that for a fruitful religious and spiritual life, as well as for 

good mental health, it is absolutely necessary to have a true image of God in oneself. Namely, 

the Faith of each person depends on the image of God that each person carries within himself. 

The right images of God help a person to take the right attitude towards God, to find security and 

peace in God, while the wrong images of God cause running away from God or rebellion against 

him, and thus can cause mental disorders. Man's concept of God depends largely on his personal 

experience of his own earthly father. The author therefore analyses the roots and development of 

religiosity and presents ten false and ten true images of God, showing how parents, especially the 

father, can influence positively and negatively the creation of the image of God. The wrong or 

distorted images of God are: powerless, merciless, disinterested (deistic), mercantile, magical, 

demonized, secularized, unreliable (moody), moralizing, over serious, and grumpy god. The true 

or healthy images of God that the author mentions and elaborates are the following: omnipotent, 

merciful, interested, the one who first loves unconditionally, a free God who respects human 

freedom, a God who is love itself, a transcendent all-holy God, a faithful and good God, and a 

God who likes to play and joke. 

 

A person who has a healthy religiosity and who has formed and adopted the true image of God as 

the One who unconditionally loves and generously forgives, will always be ready for a genuine 

encounter and fruitful dialogue with people of other religious beliefs. Namely, true and authentic 

faith always unites people, while fanaticism and faith based on wrong images of God always 

separates people, and sometimes leads them to conflicts and wars. 

 

Miodrag Živanović 

Kako nas Bog oslovljava – ili o Jaspersu i Levinasu? 

Prva pretpostavka u odnosu na opštu temu našeg skupa. Dakle, pitanje da li nas religija spaja ili 

razdvaja, vezuje se, u ovom prilogu, za ovakav mogući stav: ako nas Bog oslovljava istinski i 

neposredno, onda bi i religija mogla biti važnim faktorom spajanja ljudi i njihove unutarnje 

kohezije. Dakako, na različite načine, u isto tako različitim vremenima.  

No, povijesno iskustvo nas uči da se, nerijetko, pomenuto oslovljavanje zbiva posredno, dakle, 

indirektno. Recimo, Jaspers zbori o „šiframa transcendencije“, a Levinas o zarobljenosti čovjeka 

u mreže sopstvenih tvorevina što ga svagda udaljavaju od onoga što bi moglo biti otvoreno i 

ljudsko. Na neki način, Bog se zbog toga nužno izmiče čovjeku, udaljava se od njega, a možda 

ga postepeno i napušta. Savremenost na brojnim meridijanima, brutalno svjedoči o tome.  

Ovaj skromni rad pokušava, više u formi upozorenja, ukazati na bar neke otvorene probleme u 

relacijama između božanskog i ljudskog, na prijeko potrebnom putovanju ka nekim novim i 

drugačijim prostorima naše sadašnjosti, a vjerovatno i budućnosti. 

 



How God addresses us – or about Jaspers and Levinas? 

In this contribution the author discusses the question if God addresses us unaffected and direct or 

intermediately or indirectly. In the first case the religion could be a important factor for joining 

the humankind. In the second case, which was historically demonstrated as something frequent, 

God necessarily eludes and perhaps moves away from humankind (Jaspers’ codes of 

transcendence, Levinas’ human capture by own products).   

 

Muris Spahić 

Islamski  teološki pogledi na interpretaciju vjere u Boga 

Razumijevanje Boga polazi od toga koliko je čovjek u mogućnosti  razumjeti stvoreno. 

Prvenstveno čovjeka, kao najskladnije Božije stvorenje, koje posjeduje razum, a onaj ko razum 

posjeduje u mogućnosti je da misli, planira i odabire. Bog je Stvoritelj prvoga čovjeka, našeg 

praoca Adema/Adama i majke Have/Eve, od koje potječe cijelo čovječanstvo. Stvaranjem 

čovjeka, Milostivi Gospodar čovjekov razum osnažuje Objavom koja ga prati i pomaže na 

životnom putu, te olakšava povratak u praiskonsko boravište Džennet/Raj. U velikoj raznolikosti 

stvorenog svijeta, čovjek je sve manje u mogućnosti prepoznati Boga, a On je vidljiv u svemu što 

je stvorio. Vjera je prirodno stanje čovjeka i zato nikada nisu pronađeni ostaci ranijih civilizacija 

a da nije sa njima pronađen i neki oblik vjerovanja, pa makar i iskrivljen bio. Čovjek se sastoji 

od tijela i duše, te duha-iskre života.  

Duša je od Boga, dar koji čovjek oblikuje sa vjerom ili bez nje. Islam naučava da je duša sklonija 

zlu jer je ono lakši odabir. Učiniti dobro znači uložiti trud a za učiniti loše, ponekad je potrebno 

ništa ne poduzeti. Zato se život na ovom svijetu reflektuje na dušu i ostavlja tragove i dobrog i 

lošeg. Slično drvetu u koje zakivanjem eksera i njegovim vađenjem ostaje vidljiv trag. Tijelo je 

od zemlje, na njoj je sve neophodno za život i u nju se vraćamo. Držeći se samo materijalnog 

čovjek nije u stanju odvojiti se od ovoga svijeta, a život doživljava kao biološki proces koji je 

svima poznat. Takav život je život bez vjere, i ostaje na nivou drugih stvorenja koje nisu 

razumom obdareni. Za njih je život kao što se u Kur'anu a.š., kaže:  

„A djela nevjernika su kao priviđenje u ravnici u kojoj žedan vidi vodu, ali kad do tog mjesta 

dođe, ništa ne nađe - a zateći će kod njega Allaha i On će mu potpuno isplatiti račun njegov; 

Allah veoma brzo obračunava“, (En-Nur- 39) 

Bog čovjeka ne napušta, samo čovjek Boga napusti. Oni koji dušu i njena osjetila hrane 

duhovnom hranom, a njena hrana je vjera, oni su sposobni svoj položaj halife/namjesnika 

božijeg opravdati i uzdići  u visine duhovne raskoši, te sa te visine vidjeti sebe kao malo Božije 

stvorenje u prostranstvu stvorenog. Stvorenog za čovjeka, sposobnog da se zahvali Tvorcu i 

osigura svoj povratak u praiskonsko boravište Džennet/Raj. Oblikovanjem svoje duše, shodno 

Božijom riječi i životom kojim opravdava zavjet dat Bogu, svrstava se u one koji su prepoznali 

Boga i razumjeli da je Božija riječ upućena čovjeku u svrhu spoznaje Gospodara svjetova. 



U Kur'anu a.š., se kaže: „Vjernici su samo braća, zato pomirite vaša dva brata i bojte se Allaha 

da bi vam se milost ukazala“. (El hudžurat-10) 

Kur'an a.š., vjernike oslovljava sa braćom, jer se vole i razumiju. Dijele ljepotu života sa vjerom 

i cilj da njihovim djelima Bog bude zadovoljan. Ni jedan čovjek nije isti, jer Bog neponovljivo 

stvara uvijek i iznova. Nova lica se pojavljuju, drugačije su jagodice prstiju i svi prihvataju da je 

to tako. Zašto bi tada različita vjera bila neprihvatljiva, ako je njen cilj i svrha spoznati Boga i 

vlastita sreća. 

 

Islamic theological views on interpretation of faith in God 

The understanding of God starts from the point to which man is able to understand creation. 

Primarily man, as God's most harmonious creation, who possesses intelect, and he who possesses 

intelect is able to think, plan and choose. God is the Creator of the first man, our forefather 

Adem/Adam and foremother Hava/Eve, from whom the whole mankind originates. By creating 

man, the Merciful Lord strengthens man's intelect with Revelation that accompanies and helps 

him on his life's journey, and facilitates the return to the former abode of Jannah/Heaven. In the 

great diversity of the created world, man is less and less able to recognize God, and He is visible 

in everything He has created. Faith is the natural state of man and that is why the remains of 

earlier civilizations have never been found without some form of faith, even if it was distorted. 

Man consists of body, soul, and spirit-spark of life.  

The soul is a gift  from God that man shapes with or without faith. Islam teaches that the soul is 

more enclined to the evil because it is an easier choice. Doing good means to make an effort, and 

doing bad sometimes it is necessary to do nothing. That is why life in this world reflects on the 

soul and leaves traces of both good and bad. Similar to tree, which leaves a visible mark after 

hammering a nail into it and removing it. The body is made of earth's dust, everything is 

necessary for life on it, and we return to the earth. Sticking only to the material, man is not able 

to separate himself from this world, and he perceives life as a biological process that is known to 

everyone. That kind of life is a life without faith, and stays on the level of other creatures who 

are not gifted with intelect. For them, life is like Qur'an says: 

“As for the disbelievers, their deeds are like a mirage in a desert, which the thirsty perceive as 

water, but when they approach it, they find it to be nothing. Instead, they find Allah there to 

settle their account. And Allah is swift in reckoning”,(En-Nur-39) 

God does not abandon man, only man abandons God. Those who feed the soul and its senses 

with spiritual food, and that food is faith, they are able to justify their position as 

caliph/vicegerent of God and rise to the heights of spiritual wealth, and from that height see 

themselves as a small God's creature  in the vastness of creation. Created for man, who is capable 

to give a thanks to the Creator and to ensure his return to the former abode of Jannah/Heaven. By 

shaping his soul, according to God's word and by the life with which he justifies the vow given 



to God, he ranks himself among those who recognized God and understood that God's word is 

addressed to man in purpose for getting known with God of all worlds. 

Qur'an says: “The believers are but brothers, so make peace between brothers. And be mindful of 

Allah so you may be shown mercy”. (Al-Hujurat-10) 

Qur'an addresses believers as brothers because they love and understand each other. They share 

the same beauty of life with faith and the same goal of pleasing God with their deeds. No man is 

the same, because God creates inimitably over and over again. New faces appear with new 

different prints of fingers and everyone accepts that as it. Why then a different faith would be 

unacceptable, if its goal and purpose is recognition of God and one's own happiness. 

 

 

Vladislav Topalović 

BIBLIJSKI ANTIIKONIZAM I SAVREMENO RELIGIJSKO VREDNOVANJE 

VIZUELNOG 

Religija drevnog Izraela je izrazito antiikonična. U njoj se sa strogom opomenom zabranjuje 

vizuelna predstava Boga. Ipak, savremena istraživanja pokazuju da je biblijski antiikonizam 

nastao kao proizvod tzv. „antihananskog afekta“, te da je od „antiikonizma“ (zabrane slikanja 

likova) stariji „anikonizam“ (odsustvo likovnosti kao posledica nomadskog načina života). 

Odsustvo ikone ili kultne slike imalo je velike teološke posledice na dalji razvoj judejstva, 

hrišćanstva i islama. Antiikonizam kao drevni sadržaj triju velikih religija postavlja se u fokus 

teoloških razmišljanja u savremenom dobu. U eri digitalnih tehnologija koje se oslanjaju na 

vizuelnu umjetnost, sve se više se pokazuje smislenost biblijske i drevne orjentalne susdržanosti 

ka likovnom izrazu božanskog. S tim u vezi, pred hrišćansku teologiju se danas ponovo  

postavlja zadatak da odredi granice sakralne likovnosti – granice koje razdvajaju blasfemiju od 

ikonoklazma. Sasvim je prirodno da je u traganju za rješenjem ovoga problema obavezan dijalog 

hrišćanske teologije sa dvije antiikonične religijske tradicije – judejstvom i islamom.  

 

Biblical Anti-iconism and contemporary religious valuation of visually 

The religion of ancient Israel is distinctly anti-iconic. It strictly forbids the visual representation 

of God. However, modern research shows that biblical anti-iconism was created as a product of 

the so-called "anti-Canaan affect", and that "aniconism" (absence of art as a consequence of the 

nomadic lifestyle) is older than "anti-iconism" (the ban on painting figures). The absence of an 

icon or cult image had great theological consequences for the further development of Judaism, 

Christianity, and Islam. Anti-iconism as an ancient content of the three great religions is placed 

in the focus of theological thinking in the modern age. In the era of digital technologies that rely 

on visual art, the meaningfulness of the biblical and ancient oriental restraint towards the artistic 

expression of the divine is increasingly being shown. In this regard, the task of determining the 

limits of sacred art - the limits that separate blasphemy from iconoclasm - is again being set 

before Christian theology. It is quite natural that in the search for a solution to this problem, a 



dialogue between Christian theology and two anti-iconic religious traditions - Judaism and Islam 

- is mandatory. 

 

Sead Alić 

TIK-TOK TEOLOGIJA 

Spaja li vjera u Boga ili razdvaja može se propitivati i praćenjem stavova, argumenata i diskusija 

na društvenim mrežama. Među njima se izdvaja TIK-TOK kao mreža koja je postala 

najpopularnije mjesto diskusija uživo između pripadnika različitih vjera, vjerskih i 

svjetonazorskih orijentacija. 

Ovaj tekst je dakle rezultat jednogodišnjeg praćenja i kvalitativne analize live prijenosa teoloških 

i 'teoloških' diskusija na društvenoj mreži TIK-TOK.  

Tekst pokušava predstaviti ključna pitanja razlika u argumentiranju zagovornika različitih vjera, 

te predstaviti metode argumentiranja.  U pitanju je novo sredstvo brzog sučeljavanja argumenata 

koji se iznose u gotovo neprekidnom lancu live diskusija. 

Svaki medij ima svoje zakonitosti. Tik-tok diskusije uglavnom su površne, ali brzina i otvorenost 

diskusija kao i broj tema koje se apsolviraju u tim diskusijama čine ovaj medij interesantnim i 

važnim za pokušaj ogovora na pitanje: Da li nas Bog spaja ili razdvaja. 

 

TIK-TOK THEOLOGY 

Whether faith in God unites or separates can be questioned by following attitudes, arguments and 

discussions on social networks. Among them, TIK-TOK stands out as a network that has become 

the most popular place for live discussions between members of different faiths, religious and 

ideological orientations. 

This text is therefore the result of a one-year monitoring and qualitative analysis of the live 

transmission of theological and 'theological' discussions on the TIK-TOK social network. 

The text tries to present the key issues of differences in the arguments of advocates of different 

faiths, and to present the methods of argumentation. It is a new means of quickly confronting 

arguments presented in an almost continuous chain of live discussions. 

Each medium has its own rules. Tik-tok discussions are mostly superficial, but the speed and 

openness of the discussions as well as the number of topics that are discussed in these 

discussions make this medium interesting and important for trying to answer the question: Does 

God unite us or separate us. 

 



Žana Vukosavljević 

„Riječ vjere“ u službi mira 

Medijski pristup duhovnosti, vjerskim principima i učenjima koje baštine, njeguju i 

propovijedaju tradicionalne Crkve i Vjerske zajednice u ovom dijelu evropskog kontinenta čini 

Radio-televiziju Republike Srpske prepoznatljivom. Dug put je prošla emisija „Riječ vjere“, 22 

godine ili sezone kontinuiranog prikazivanja, prva specijalizovna međureligijska emisija u Bosni 

i Hercegovini u postratnom periodu. Cilj postojanja jednog ovakvog programskog sadržaja jeste 

unapređenje religijske kulture i međureligijskog dijaloga, kao i opšteljudskih i civilizacijskih 

vrijednosti na kojima počiva svako uređeno, slobodno i zdravo društvo. Budući da sve 

monoteističke religije u osnovi propovijedaju o miru i potrebi stalnog iznalaženja puta ka 

pomirenju među ljudima, koji ne moraju nužno biti praktični vjernici, tumače o odnosu čovjek 

prema Bogu i Bog ka čovjeku, te postizanju unutrašnjeg smirenja i smisla postojanja, rodila se 

ideja da se započne programski sadržaj, utemeljen na tim postulatima, koji će doprinijeti 

stvaranju boljeg životnog ambijenta.  

Izlaganje o medijskoj prisutnosti različitih religijskih tema biće svojevrstan osvrt na dosadašnje 

iskustvo u bavljenju jednom izuzetno osjetljivom oblašću, analizu prijašnjeg i sadašnjeg stanja, 

na interakciju sa predstavnicima Crkava i Vjerskih zajednica i publikom, gledaocima bez obzira 

na njihovo vjersko opredjeljenje, naciju, svjetonazor i starosnu dob.  

 

„Word of Faith“ in the service of peace 

The media's approach to spirituality, religious principles and teachings inherited, nurtured and 

preached by traditional Churches and Religious Communities in this part of the European 

continent makes The Republic Srpska Radio and Television recognizable. It has been a long time 

since the show „Word of Faith“, 22 years or seasons of continuous showing, the first specialized 

inter-religious show in Bosnia and Herzegovina in the post-war period. The goal of such a 

program content is to promote religious culture and interreligious dialogue, as well as general 

human and civilizational values on which every orderly, free and healthy society rests. Since all 

monotheistic religions basically preach about peace and the need to constantly find a way to 

reconciliation between people, who do not necessarily have to be practical believers, interpret the 

relationship between man and God and God and man, and the achievement of inner humility and 

the meaning of existence, the idea was born to start program content, based on those postulates, 

which will contribute to the creation of a better living environment. 

 

Nada Gosić 

(koautorica: Tajana Tomak) 

Trudnoća, porod  i religija u bioetičkoj edukaciji 



U članku se predstavljaju i aktualiziraju misli i stajališta autora koja doprinose uspostavljanju i 

razvijanju kulture dijaloga o navedenoj temi u procesu bioetičke edukacije. 

Predložen način usvajanja znanja ima za svrhu uputiti studente na razumijevanje osnovnih 

odrednica prema kojima žive i djeluju trudnice-vjernice, te ukazati im na uvažavanje religijskih 

vrijednosti koja su, svakoj religioznoj osobi pred kojom predstoji odluka, vodiči za ostvarivanje 

životnih planova.  

U tu svrhu istražena je studentima i nastavnicima bliska baza podataka PUBMED te sadržaj dvije 

knjige. Prva je i hrvatski prijevod knjige Christ Centered Chilbirth autorice Kelly J. Townsend i 

druga je Trudnoća i dojenje objavljena u ediciji Islam i medicina autorice Suade Mujkić. 

 

Pregnancy, childbirth and religion in bioethical education 

The article presents and actualises the authors' thoughts and views that contribute to establishing 

and developing a culture of dialogue on the stated topic in bioethical education. 

Considering that the topic is intended for the implementation in the curriculum, the selection of 

literature was aimed at selecting authors whose words and thoughts will be clear and 

understandable to students and, as such, will help them understand the behaviour and decision-

making of religious pregnant women in health care and nursing procedures. For that purpose, a 

PUBMED database known to students and teachers was researched and content of two books. 

The first book is also a Croatian translation of the book Christ Centred Childbirth by Kelly J. 

Townsend, and second book is Pregnancy and Breastfeeding, published in the edition Islam and 

Medicine by Suada Mujkić. 

 

Dževad Zečić 

Neopitagorejsko tajno društvo Ihvan al-Safa iz 10.stoljeća iz Basre:  

Kako beskonačno mnoštvo započinje s Jednim? 

Ikhwan al-Safa (Braća čistoće) bila je grupa znanstvenika iz Basre čije je članstvo čuvano u 

tajnosti. Napisali su zbirku poslanica  pod nazivom Poslanice Braće čistoće i iskrenih prijatelja 

koje su završene u 10. stoljeću. Sastoje se od 52 rasprave koje sadrže sva znanstvena polja.  Oni 

kombiniraju u svom idealnom obrazovanju vrline mnogih naroda. Ihvan al-Safa stvaraju i 

obrazuju se na  tradicijama:  islamskoj,  grčkoj,  perzijskoj,  indijskoj, kršćanskoj i jevrejskoj.  

Brojevi su promatrani  kroz monoteistički duhovni obzor. Koristili su Pitagorovsku konstrukciju 

temeljenu načelima matematike unutar simboličkog poretka misticizma. Vjerovali su da brojevi 

u osnovi odgovaraju svemu u svijetu. Na osnovu toga razvili su analogizam koji je naslijeđen iz 

simboličkih pravila pitagorejskih i hermetičkih znanosti. Simbolizam brojeva kod njih je 

najznačajniji zbog toga što se brojevi mogu povezati sa Jednoćom.  

 

Neopythagorean secret society Ikhvan al-Safa from Basra from the 10th century:  

How does an infinite multitude begin with the One? 



The Ikhwan al-Safa (Bretheren of Purity) was a group of scholars from Basra whose membership 

was kept secret. They wrote a collection of epistles called the Epistles of the Brethren of Purity 

and the Friends of Loyalty, which were completed in the 10th century. They consist of 52 

discussions covering all scientific fields. They combine the virtues of many peoples in their ideal 

education. Ikhwan al-Safa are created and educated on traditions: Islamic, Greek, Persian, 

Indian, Christian and Jewish. The numbers are viewed through a monotheistic spiritual 

perspective. They used the Pythagorean construction based on the principles of mathematics 

within the symbolic order of mysticism. They believed that numbers basically correspond to 

everything in the world. Based on this, they developed an analogism that was inherited from the 

symbolic rules of the Pythagorean and Hermetic sciences. The symbolism of numbers with them 

is the most significant because numbers can be associated with Unity. 

 

Pavo Barišić 

Renesansni zagovornik vjere koja spaja 

Juraj Dragišić iz Srebrenice: branitelj Bessariona, Mirandole, Savonarole i Reuchlina 

U blizini granice i na razmeđima carstava, gdje se Bosna i Hercegovina nalazila stoljećima, 

razvijala se svojevrsna upućenost na drugo, okretanje prema nepoznatomu, razumijevanje 

stranoga, otkrivanje novoga. Na mjestima dodira civilizacija, u napetosti suprotstavljenoga 

zbivaju se plodotvorni susreti različitih svjetonazora. U takvu ozračju izlazi na vidjelo nastojanje 

da se prevladaju granice, da se nadiđe razdvojenost, da se posreduje različitost u zajedničkome, 

da se teži univerzalnome u duhovnom životu, da se spoji rastavljeno, da se iznađe što u vjeri 

zbližava i spaja. 

Ekumenska dimenzija spajanja i povezivanja, približavanja i ujedinjavanja, premošćivanja i 

posredovanja opreka i sučeljavanja prisutna je na osobit način u djelu istaknutoga filozofa i 

teologa renesanse podrijetlom iz Srebrenice. Uz ime Jurja Dragišića ili Dobrotića (1443/5. – 

1520.) vežu se dva zavičajna toponima – Georgius de Argentina i Georgius de Bosnia. Na 

vrhuncu renesanse ostvario je veličanstvenu sveučilišnu i crkvenu karijeru, dostigao znatan ugled 

i stekao iznimnu reputaciju u europskim središtima. Predavao je na sveučilištima u Firenci, 

Urbinu, Pizi i na Sapienzi u Rimu, studirao i usavršavao se u Ferrari, Paviji, Padovi, Bologni, 

Parizu i Oxfordu. Bio je regent crkve Svetoga križa u Firenci, ministar franjevačke Toskanske 

provincije i nadbiskup Nazareta. Sudjelovao je u događajima koji su obilježili duhovnu povijest 

Europe u doba humanizma i renesanse.  

U predavanju ću uz životni put Jurja iz Srebrenice izložiti iz kojih je razloga stao u zaštitu četiri 

istaknuta filozofa i teologa svojega doba čija su naučavanja osporavana. Branio je kardinala 

Bazilija Bessariona, Pica della Mirandolu, Girolama Savonarolu i Johannesa Reuchlina. Krećući 

se po „skliskom“ terenu u obrani nepoćudnih, zagovarao je vjeru koja spaja.  

1. U spisu Obrana kardinala Bazilija Bessariona (Defensorium cardinalis Bessarionis) iz 

1469. uzeo je u zaštitu Bessarionovo djelo In calumniatorem Platonis protiv kojega je 



Georgije iz Trapezunta iznio optužbu za trinaest heretičkih teza.  

2. Na poticaj Lorenza Medicija i uz pohvalu Marsilija Ficina pisao je 1489. obranu 900 teza 

Pica della Mirandole u spisu Filozofski, kabalistički i teološki zaključci (Conclusiones 

philosophicae, cabalisticae et theologicae).  

3. Za vrijeme boravka u Dubrovniku pisao je obranu Savonarole u spisu Proročka rješenja 

(Propheticae solutiones), koji je objavio 1497. u Firenci.  

4. Kao član Papinske komisije dokazivao je značenje židovskih učenja u svjetlu pomirenja 

svjetskih religija te stao u obranu teza Johannesa Reuchlina iznesenih u djelu 

Augenspiegel protiv uništavanja hebrejskih knjiga. Objavio je 1517. spis Obrana 

preizvrsnoga gospodina Johannesa Reuchlina (Defensio optimi ac integerrimi viri 

Joannis Reuchlin). 

 

Renaissance Advocate of Faith that Unites 

Juraj Dragišić from Srebrenica: Defender of Bessarion, Mirandola, Savonarola and 

Reuchlin 

Near the border and on the edges of the empires, where Bosnia and Herzegovina was located for 

centuries, a kind of focus on the other developed, turning towards the unknown, understanding 

the foreign, discovering the new. At the points of contact of civilizations, in the tension of 

opposites, fruitful meetings of different worldviews take place. In such an atmosphere comes to 

light the effort to go beyond the borders, to overcome separation, to mediate differences in the 

common, to strive for the universal in spiritual life, to unite what was taken apart, to find what 

brings together and unites in faith. 

The ecumenical dimension of uniting and connecting, approaching and unifying, bridging and 

mediating opposition and confrontation is present in a particular way in the work of the 

prominent Renaissance philosopher and theologian from Srebrenica. The name of Juraj Dragišić 

or Dobrotić (1443/5 – 1520) is associated with two native toponyms – Georgius de Argentina 

and Georgius de Bosnia. At the peak of the Renaissance, he achieved a magnificent university 

and church career, achieved a considerable reputation and gained an exceptional reputation in 

European centres. He taught at the universities of Florence, Urbino, Pisa and Sapienza in Rome, 

studied and trained in Ferrara, Pavia, Padua, Bologna, Paris and Oxford. He was regent of the 

Church of the Holy Cross in Florence, minister of the Franciscan Province of Tuscany and 

archbishop of Nazareth. He participated in the events that marked the spiritual history of Europe 

in the era of humanism and the Renaissance. 

In the paper, after the presentation of the life path of Juraj from Srebrenica, I will show the 

reasons why he came to the protection of four prominent philosophers and theologians of his 

time whose teachings were challenged. He defended Cardinal Basilio Bessarion, Pico della 

Mirandola, Girolamo Savonarola and Johannes Reuchlin. Moving on the “slippery” terrain in 

defence of the vulnerable, he advocated a faith that unites. 



1. In the treatise Defence of Cardinal Basil Bessarion (Defensorium cardinalis Bessarionis) from 

1469, he defended Bessarion’s work In calumniatorem Platonis, against which George of 

Trebizond made an accusation of thirteen heretical theses. 

2. At the instigation of Lorenzo Medici and with the praise of Marsilio Ficino, he wrote in 1489 a 

defence of Pico della Mirandola’s 900 theses in the script on the Philosophical, Kabbalistic and 

Theological Conclusions (Conclusiones philosophicae, cabalisticae et theologicae). 

3. During his stay in Dubrovnik, he wrote a defence of Savonarola in the book Prophetic 

solutions (Propheticae solutiones), which he published in Florence in 1497. 

4. As a member of the Pontifical Commission, he pointed to the significance of Jewish teachings 

in the light of the reconciliation of world religions and defended Johannes Reuchlin’s theses 

presented in the work Augenspiegel against the destruction of Hebrew books. In 1517, he 

published the Defence of the Excellent Mr Johannes Reuchlin (Defensio optimi ac integerrimi 

viri Joannis Reuchlin). 

 


